
ORACIÓN SOBRE LA SANTIDAD  

+LIFETEEN+ 

PARROQUIA SANTO DOMINGO DE GUZMÁN 

31 de octubre de 2025 

Canto de entrada: Con manos vacías. 

Con manos vacías vengo a ti 

No tengo nada que darte 

No hay nada de valor en mí 

No puedo impresionarte 

Te puedo entregar mi corazón 

Pero está quebrantado 

Recíbelo, mi buen pastor 

Tú puedes restaurarlo 

Pongo mi vida a tu servicio, Señor 

No será mucho, pero la entrego hoy 

Y si mis manos hoy vacías están 

Puedes llenarlas con tu gran poder y 

amor 

Usa mis manos, Señor 

 

 

SOLEMNIDAD DE TODOS LOS SANTOS 

CONMEMORACIÓN DEL 50 ANIVERSARIO 

DE LA DEFINICIÓN DOGMÁTICA DE LA ASUNCIÓN 

HOMILÍA DEL SANTO PADRE JUAN PABLO II 

 

 Miércoles, 1 de noviembre de 2000 

 

1. "La alabanza y la gloria y la sabiduría y la acción de 

gracias y el honor y el poder y la fuerza son de nuestro 

Señor, por los siglos de los siglos" (Ap 7, 12). 

Con actitud de profunda adoración a la santísima 

Trinidad nos unimos a todos los santos que celebran 

perennemente la liturgia celestial para repetir con ellos 

la acción de gracias a nuestro Dios por las maravillas 

que ha realizado en la historia de la salvación. 

Alabanza y acción de gracias a Dios por haber suscitado 

en la Iglesia una multitud inmensa de santos, que nadie 

puede contar (cf. Ap 7, 9). Una multitud inmensa:  no 

sólo lo santos y los beatos que festejamos durante el año 

litúrgico, sino también los santos anónimos, que solamente Dios conoce. Madres y padres 

de familia que, con su dedicación diaria a sus hijos, han contribuido eficazmente al 

crecimiento de la Iglesia y a la construcción de la sociedad; sacerdotes, religiosas y laicos 

que, como velas encendidas ante el altar del Señor, se han consumido en el servicio al 

prójimo necesitado de ayuda material y espiritual; misioneros y misioneras, que lo han 

dejado todo por llevar el anuncio evangélico a todo el mundo. Y la lista podría continuar. 



2. ¡Alabanza y acción de gracias a Dios,  de modo 

particular, por la más santa de entre todas las 

criaturas, María, amada por el Padre, bendecida a 

causa de Jesús, fruto de su seno, ¡y santificada y 

hecha nueva criatura por el Espíritu Santo! Modelo 

de santidad por haber puesto su vida a disposición 

del Altísimo, "precede con su luz al peregrinante 

pueblo de Dios como signo de esperanza cierta y de 

consuelo" (Lumen gentium, 68). 

Precisamente hoy se celebra el quincuagésimo 

aniversario del acto solemne con el que mi venerado 

predecesor el Papa Pío XII, en esta misma plaza, definió el dogma de la Asunción de 

María al cielo en cuerpo y alma. Alabamos al Señor por haber glorificado a su Madre, 

asociándola a su victoria sobre el pecado y la muerte. 

A nuestra alabanza han querido unirse hoy, de modo especial, los fieles de Pompeya, que, 

en gran número, han venido en peregrinación, guiados por el arzobispo prelado del 

santuario, monseñor Francesco Saverio Toppi, y acompañados por el alcalde de la ciudad. 

Su presencia recuerda que fue precisamente el beato Bartolo Longo, fundador de la nueva 

Pompeya, quien comenzó, en 1900, el movimiento promotor de la definición del dogma 

de la Asunción. 

 

Canto: EL REY DE MI VIDA 

Quiero alabarte sin parar todo los días 

Que tu presencia sea el anhelo de mi 

vida 

Yo quiero hacer tu voluntad 

Señor yo te quiero agradar 

Y quiero darte siempre el primer lugar 

Yo quiero darte siempre el primer lugar 

Si tú eres el rey 

El rey de mi vida 

El número uno en mi corazón 

A ti yo te rindo todo lo que soy

 

3. Toda la liturgia de hoy habla de santidad. Pero para saber 

cuál es el camino de la santidad, debemos subir con los 

Apóstoles a la montaña de las bienaventuranzas, acercarnos 

a Jesús y ponernos a la escucha de las palabras de vida que 

salen de sus labios. También hoy nos 

repite:  Bienaventurados los pobres de espíritu, porque de 

ellos es el reino de los cielos. El Maestro divino proclama 

"bienaventurados" y, podríamos decir, "canoniza" ante todo a 

los pobres de espíritu, es decir, a quienes tienen el corazón 

libre de prejuicios y condicionamientos y, por tanto, están 

dispuestos a cumplir en todo la voluntad divina. La adhesión 

total y confiada a Dios supone el desprendimiento y el 

desapego coherente de sí mismo. 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


Bienaventurados los que lloran. Es la 

bienaventuranza no sólo de quienes sufren por las 

numerosas miserias inherentes a la condición 

humana mortal, sino también de cuantos aceptan 

con valentía los sufrimientos que derivan de la 

profesión sincera de la moral evangélica. 

Bienaventurados los limpios de corazón. Cristo 

proclama bienaventurados a los que no se contentan 

con la pureza exterior o ritual, sino que buscan la 

absoluta rectitud interior que excluye toda mentira 

y toda doblez. 

Bienaventurados los que tienen hambre y sed de justicia. La justicia humana ya es una 

meta altísima, que ennoblece el alma de quien aspira a ella, pero el pensamiento de Jesús 

se refiere a una justicia más grande, que consiste en la búsqueda de la voluntad salvífica 

de Dios:  es bienaventurado sobre todo quien tiene hambre y sed de esta justicia. En 

efecto, dice Jesús:  "Entrará en el reino de los cielos el que cumpla la voluntad de mi 

Padre" (Mt 7, 21). 

Bienaventurados los misericordiosos. Son felices cuantos vencen la dureza de corazón y 

la indiferencia, para reconocer concretamente el primado del amor compasivo, siguiendo 

el ejemplo del buen samaritano y, en definitiva, del Padre "rico en misericordia" (Ef 2, 4). 

Bienaventurados los que trabajan por la paz. La paz, 

síntesis de los bienes mesiánicos, es una tarea exigente. 

En un mundo que presenta tremendos antagonismos y 

obstáculos, es preciso promover una convivencia 

fraterna inspirada en el amor y en la comunión, 

superando enemistades y contrastes. Bienaventurados 

los que se comprometen en esta nobilísima empresa. 

 

Canto: RESUCITADOS 

Enséñame a abrazar 

Mi cruz, Señor 

A no escandalizarme 

De todas mis heridas 

Así me has hecho Tú 

Así me amas, mi Dios 

Enséñame a abrazar 

Tu voluntad, Señor 

Si no puedo apartar 

El cáliz de mi realidad 

Renuncio a mi plan 

Acojo Tu verdad 

Quiero ser, ser lavado 

Ser curado, y quiero 

Morir a mí mismo 

Enséñame a abrazar 

Mi condición, Señor 

No puedo dar la talla 

No soy suficiente 

Quiero dejar de hacer 

Para dejarme amar por Ti 

Quiero ser, ser lavado 

Ser curado, y quiero 

Morir a mí mismo 



Y quiero estar arrodillado 

Quiero vaciarme 

Y, en el fondo, siento 

Que no soy valorado 

Estoy herido 

Soy rechazado 

Soy pecado 

Pero, soy amado 

Soy aceptado 

Soy rescatado 

No soy esclavo 

Quiero ser, ser lavado 

Ser curado, y quiero 

Morir a mí mismo 

Y quiero estar arrodillado 

Quiero vaciarme 

Quiero vivir como 

Resucitado, resucitado 

Resucitado, resucitado 

Quiero ser, ser lavado 

Ser curado, y quiero 

Morir a mí mismo 

Y quiero estar arrodillado 

Quiero vaciarme 

Quiero vivir como 

Resucitado 

 

4. Los santos se tomaron en serio estas palabras de Jesús. Creyeron que su "felicidad" 

vendría de traducirlas concretamente en su existencia. Y comprobaron su verdad en la 

confrontación diaria con la experiencia:  a pesar de las pruebas, las sombras y los fracasos 

gozaron ya en la tierra de la alegría profunda de la comunión con Cristo. En él 

descubrieron, presente en el tiempo, el germen inicial de la gloria futura del reino de Dios. 

Esto lo descubrió, de modo particular, María santísima, que vivió una comunión única 

con el Verbo encarnado, entregándose sin reservas a su designio salvífico. Por esta razón 

se le concedió escuchar, con anticipación respecto al "sermón de la montaña", la 

bienaventuranza que resume todas las demás:  "¡Bienaventurada tú, que has creído, 

porque lo que te ha dicho el Señor se cumplirá!" (Lc 1, 45). 

5. La profunda fe de la Virgen en las palabras de Dios se refleja con nitidez en el cántico 

del Magnificat:  "Proclama mi alma la grandeza del Señor; se alegra mi espíritu en Dios, 

mi salvador; porque ha mirado la humillación de su esclava" (Lc 1, 46-48). 

Con este canto María muestra lo que constituyó el fundamento de su santidad: su 

profunda humildad. Podríamos preguntarnos en qué consistía esa humildad. A este 

respecto, es muy significativa la "turbación" que le 

causó el saludo del ángel:  "Alégrate, llena de gracia, 

el Señor está contigo" (Lc 1, 28). Ante el misterio de 

la gracia, ante la experiencia de una presencia 

particular de Dios que fijó su mirada en ella, María 

experimenta un impulso natural de humildad 

(literalmente de "humillación"). Es la reacción de la 

persona que tiene plena conciencia de su pequeñez 

ante la grandeza de Dios. María se contempla en la 

verdad a sí misma, a los demás y el mundo. 

Su pregunta: "¿Cómo será eso, pues no conozco 

varón?" (Lc 1, 34) fue ya un signo de humildad. 



Acababa de oír que concebiría y daría a luz un niño, el 

cual reinaría sobre el trono de David como Hijo del 

Altísimo. Desde luego, no comprendió plenamente el 

misterio de esa disposición divina, pero percibió que 

significaba un cambio total en la realidad de su vida. Sin 

embargo, no preguntó:  "¿Será realmente así? ¿Debe 

suceder esto?". Dijo simplemente:  "¿Cómo será eso?". 

Sin dudas ni reservas aceptó la intervención divina que 

cambiaba su existencia. Su pregunta expresaba 

la humildad de la fe, la disponibilidad a poner su vida al 

servicio del misterio divino, aunque no 

comprendiera cómo debía suceder.  

Esa humildad de espíritu, esa sumisión plena en la fe se 

expresó de modo especial en su fiat: "He aquí la esclava del Señor, hágase en mí según 

tu palabra" (Lc 1, 38). Gracias a la humildad de María pudo cumplirse lo que cantaría 

después en el Magnificat:  "Desde ahora me felicitarán todas las generaciones, porque el 

Poderoso ha hecho obras grandes por mí:  su nombre es santo" (Lc 1, 48-49). 

A la profundidad de la humildad corresponde la grandeza del don. El Poderoso realizó 

por ella "grandes obras" (Lc 1, 49), y ella supo aceptarlas con gratitud y transmitirlas a 

todas las generaciones de los creyentes. Este es el camino hacia el cielo que siguió María, 

Madre del Salvador, precediendo en él a todos los santos y beatos de la Iglesia. 

 

Canto: COMO UN NIÑO 

Señor, mi corazón no es ambicioso, 

Señor, ni mis ojos altaneros,  

yo no pretendo grandezas 

que superan mi capacidad. 

 

Señor, mi corazón no es ambicioso, 

Señor, ni mis ojos altaneros, 

sino que acallo y modero mis deseos 

como un niño en brazos de su madre,  

así mi corazón espera en ti, Señor. (2) 

 

Espera, Israel, en el Señor. 

Espera, Israel, en el Señor. 

Ahora y por siempre,  

espera, Israel, en Dios (2)

 



6. Bienaventurada eres tú, María, elevada al cielo 

en cuerpo y alma. El Papa Pío XII definió esta 

verdad "para gloria de Dios omnipotente (...), para 

honor de su Hijo, Rey inmortal de los siglos y 

vencedor del pecado y de la muerte, para aumento 

de la gloria de la misma augusta Madre, y gozo y 

regocijo de toda la Iglesia" (Munificentissimus 

Deus:  AAS 42 [1950] 770).  

Y nosotros nos regocijamos, oh María elevada al 

cielo, en la contemplación de tu persona 

glorificada y, en Cristo resucitado, convertida en 

colaboradora del Espíritu Santo para la comunicación de la vida divina a los hombres. En 

ti vemos la meta de la santidad a la que Dios llama a todos los miembros de la Iglesia. En 

tu vida de fe vemos la clara indicación del camino hacia la madurez espiritual y la santidad 

cristiana. 

Contigo y con todos los santos glorificamos a Dios trino, que sostiene nuestra 

peregrinación terrena y vive y reina por los siglos de los siglos. Amén. 

 

Canto de reserva del santísimo:  ABRAZO 

Quiero poder 

Cerrarte en un paréntesis de brazos 

Entrelazando los míos con los tuyos 

Quiero crear 

Contigo un círculo sin afueras 

Incluir en el movimiento al mundo 

entero 

Y prestarte mi cuerpo 

Para este abrazo eterno 

Invitame a entrar en ese abrazo 

Y aprendí en esta escuela 

Dejando la indiferencia 

Viviré de rodillas y abrazado 

Dejando las diferencias 

Viviré de rodillas y abrazando 

Quiero apretarte 

En el vientre de tu madre aún no nacido 

Siendo hombre ensangrentado y 

crucificado 

Quiero abrazarte 

En la blanca Hostia y en la vida que me 

has dado 

En el sufriente y en quién tengo al lado 

Siendo siempre tu prójimo y necesitado 

Invitame a entrar en ese abrazo 

Y aprendiz en esta escuela 

Dejando la indiferencia 

Viviré de rodillas y abrazado 

Dejando las diferencias 

Viviré de rodillas 

y abrazando 

Dejando la 

indiferencia 

Viviré de rodillas 

y abrazado 

Dejando las 

diferencias 

Viviré de rodillas 

y abrazando 

 

https://w2.vatican.va/content/pius-xii/es.html
https://w2.vatican.va/content/pius-xii/la/apost_constitutions/documents/hf_p-xii_apc_19501101_munificentissimus-deus.html
https://w2.vatican.va/content/pius-xii/la/apost_constitutions/documents/hf_p-xii_apc_19501101_munificentissimus-deus.html


Canto a la Virgen: QUIERO CAMINAR CONTIGO MARÍA 

Quiero caminar contigo, María 

Pues tú eres mi Madre, eres mi guía 

Tú eres para mí el más grande ejemplo 

De santidad, de humildad 

Quiero caminar contigo, María 

No solo un momento, todos los días 

Necesito tu amor de Madre 

Tu intercesión ante el Señor 

Guía mis pasos, llévame al cielo 

Bajo tu manto no tengo miedo 

Llena de gracia, Ave María 

Hoy yo te ofrezco toda mi vida 

Quiero caminar contigo, María 

Madre en el dolor y en la alegría 

Tú que fuiste fiel hasta el extremo 

Fiel en la Cruz, fiel a Jesús 

Guía mis pasos, llévame al cielo 

Bajo tu manto no tengo miedo 

Llena de gracia, Ave María 

Hoy yo te ofrezco toda mi vida 

 

 

 

  



 


